LOS FUNDAMENTOS DEL ESTADO LIBERAL
DE DERECHO SEGUN BENEDICTO XVI

Por Gabriel J. Zanotti
Para Instituto Acton Argentina
Octubre de 2011

Benedicto XVI sigue ensefiando el liberalismo politico de més alta calidad; ese
liberalismo por el cual muchos catélicos nos han querido condenar absolutamente, ese
liberalismo que segun muchos catdlicos es pecado y ese liberalismo del cual habla ahora
Benedicto XVI, en esos términos (“estado liberal de derecho”, y no solo “estado de
derecho”), novedad terminoldgica inédita en el Magisterio Pontificio y ante la cual muchos
se hacen los distraidos.

Pero no es cuestion de insistir solo con ese tema. La cuestion es reflexionar sobre
los contenidos del liberalismo de Benedicto XVI, cuya calidad y profundidad son sélo
comparables a los discursos de Pio XII cuando también hablaba del derecho natural®.

Nos referimos esta vez a su discurso en el Bundestag aleman del 22 de Septiembre
de 2011°%

Benedicto XVI comienza recordando una célebre frase de San Agustin que para la
conciencia historica alemana tiene especial significacién: "Quita el derecho y, entonces,
¢ qué distingue el Estado de una gran banda de bandidos?", dijo en cierta ocasidén San
Agustin (“De civitate Dei”, IV, 4, 1)". Esto es, el gobierno, sin el limite del derecho, donde
se encuentran los derechos fundamentales del hombre, ¢ qué legitimidad tiene? Ninguna,
y por ende, al usar la coercion, su diferencia con una banda de bandidos es sencillamente
nula. Lamentablemente Benedicto tiene que recordar como afecta especialmente a los
alemanes esa tragedia: “...Nosotros, los alemanes, sabemos por experiencia que estas
palabras no son una mera quimera. Hemos experimentado cémo el poder se separ6 del
derecho, se enfrentd contra el derecho; como se ha pisoteado el derecho, de manera que
el Estado se convirtié en el instrumento para la destruccién del derecho; se transformé en
una cuadrilla de bandidos muy bien organizada, que podia amenazar el mundo entero y
empujarlo hasta el borde del abismo”. Pero salvando las distancias, no hay que colocar a
la historia alemana como el Unico ejemplo. Un pontifice latinoamericano también podria
haber dicho que nosotros, los latinoamericanos, estamos lamentablemente
acostumbrados a los bandidos en el poder como situacién habitual, a su descaro e
hipocresia, ocupando puestos en la OEA como si fueran verdaderos estadistas, con toda
la complicidad y banalidad del mal de dichos organismos internacionales, que los admiten
y los aplauden, con todo su estatismo y su autoritarismo desenfrenado, que frena el
desarrollo de los pueblos produciendo la pobreza, el hacinamiento, el hambre y la
desnutricion de millones de personas, verdaderos pecados sociales que claman al cielo,
gue para colmo son luego interpretados como “capitalismo”.

' Ver Zanott, G.. “La importancia del Magisterio Social de Pio  XII", en
http://gzanotti.blogspot.com/2008/12/la-importancia-del-magisterio-social-de.html

? L'Osservatore Romano, ed. en lengua espafiola, (2011), 39, 25-9-2011. Versiéon electrénica en:
http://www.vatican.va/holy father/benedict xvi/speeches/2011/september/documents/hf ben-

xvi_spe 20110922 reichstag-berlin _sp.html




Pero entonces, continla Benedicto XVI, ¢cdmo reconocer lo que es justo? De
vuelta, en la espantosa experiencia de la resistencia al hazismo se ve que hubo personas
gue reconocieron en el criterio de mayoria una total insuficiencia para contestar a esa
pregunta. La resistencia a la barbarie nazi se basoé intuitivamente en un derecho natural
mas alla de la elecciébn democratica de Hitler y de la sola legalidad positiva de sus “leyes”.
Vuelve entonces a hacer la misma pregunta, sobre cémo reconocer lo que es justo. Y alli
el Papa sorprende con una tesis histérica que unifica gran parte de la historia del derecho
occidental: “...los teb6logos cristianos se sumaron a un movimiento filosofico y juridico que
se habia formado en el siglo Il a. C. En la primera mitad del siglo segundo precristiano, se
produjo un encuentro entre el derecho natural social desarrollado por los fildsofos estoicos
y notorios maestros del derecho romano (Cf. W. Waldstein, "Ins Herz geschrieben. Das
Naturrecht als Fundament einer menschlichen Gesellschaft" (Augsburg 2010, 11ss; 31-
61). De este contacto, nacié la cultura juridica occidental, que ha sido y sigue siendo de
una importancia determinante para la cultura juridica de la humanidad. A partir de este
vinculo precristiano entre derecho y filosofia inicia el camino que lleva, a través de la Edad
Media cristiana, al desarrollo juridico del lluminismo, hasta la Declaracién de los derechos
humanos y hasta nuestra Ley Fundamental Alemana, con la que nuestro pueblo reconocio
en 1949 "los inviolables e inalienables derechos del hombre como fundamento de toda
comunidad humana, de la paz y de la justicia en el mundo”. Obsérvese algo fundamental:
para el Papa no hay contradiccion, sino evolucion, entre el derecho romano, la Edad
Media y el desarrollo juridico de la llustracién. Algo casi idéntico a la tesis de Hayek en el
cap. 11 de “Los fundamentos de la Libertad™.

Pero sorprenderd a muchos, también, la sana secularizacion que Benedicto XVI
supone en ese proceso. Muchos filésofos actuales contraponen a un derecho natural
religioso, solamente proveniente de una arbitraria voluntad de Dios, con el ordenamiento
juridico secular de la sociedad. Contrariamente, Benedicto XVI sostiene que
“...Contrariamente a otras grandes religiones, el cristianismo nunca ha impuesto al Estado
y a la sociedad un derecho revelado, un ordenamiento juridico derivado de una
revelacion. En cambio, se ha referido a la naturaleza y a la razon como verdaderas
fuentes del derecho, se ha referido a la armonia entre razon objetiva y subjetiva, una
armonia que, sin embargo, presupone que ambas esferas estén fundadas en la razon
creadora de Dios”. Este parrafo es ininteligible para gran parte de la cultura neokantiana y
neopositivista actual. Los pensadores cristiano-catélicos nunca han pensado que lo bueno
es tal porque Dios lo ordena de modo arbitrario, sino que lo bueno se basa en la
naturaleza de las cosas creada por Dios, siendo el modelo de este pensamiento, por
supuesto, Santo Tomas de Aquino. Esto es, podemos encontrar en los fundamentos del
derecho una naturaleza humana que puede ser reconocida por todos los seres humanos
—como en los terribles momentos del nazismo- y al mismo tiempo ello presupone una
armonia razén-fe, porque esa naturaleza humana esta creada por Dios y, por ende, se
inscribe en la tradicién judeo-cristiana. A esto volvera Benedicto al final de su discurso.

Pero, ¢por qué esta dificultad de reconocer a la naturaleza humana? Benedicto
diagnostica dos cuestiones: una, la escision ser/deber ser y dos, y de modo coherente, la
razon instrumental positivista, que impide reconocer algo fuera de los canones del método
cientifico. Benedicto XVI se opone de manera frontal al paradigma dominante de la época,
el neopositivismo, (al cual los post-modernismos, agregamos nosotros, no hacen mas que

3 Union Editorial, Madrid, 1975.



retroalimentarlo). “...La razon positivista —dice el Papa- que se presenta de modo
exclusivista y que no es capaz de percibir nada mas que aquello que es funcional, se
parece a los edificios de cemento armado sin ventanas, en los que logramos el clima y la
luz por nosotros mismos, y sin querer recibir ya ambas cosas del gran mundo de Dios. Y,
sin embargo, no podemos negar que en este mundo autoconstruido recurrimos en secreto
igualmente a los "recursos" de Dios, que transformamos en productos nuestros. Es
necesario volver a abrir las ventanas, hemos de ver nuevamente la inmensidad del
mundo, el cielo y la tierra, y aprender a usar todo esto de modo justo”. Obsérvese la
referencia a un mundo “auto-construido”. por_similar_via van las critica de Hayek al
constructivismo, aunque el liberalismo de Benedicto XVI agrega a Hayek lo que le faltaba:
la base de la critica al constructivismo en el derecho natural cristiano.

Pero si es “cristiano”, ¢coémo puede ser “sanamente secular”, como puede darse en
una sana laicidad abierta a todos los pueblos? Benedicto XVI ya habia explicado este
tema cuando hablé de la razén publica cristiana®, una razén que tomando sus temas del
Cristianismo, es razén humana y, por ende, capaz de comunicarse con todos sin cortar
con su propia identidad. Por eso la cultura Europea es una cultura cristiana y a la vez
secular, que abre a la sana laicidad pero no al laicismo, al reconocimiento de los derechos
del hombre fundados en Dios —-como en la declaracién de la independencia
norteamericana- y por ello mismo abiertos a todos en un ambito de libertad. Por ello asi
termina este, nunca mejor dicho, magistral discurso del magisterio de Benedicto XVI: “...A
este punto, deberia venir en nuestra ayuda el patrimonio cultural de Europa. Sobre la
base de la conviccion sobre la existencia de un Dios creador, se ha desarrollado el
concepto de los derechos humanos, la idea de la igualdad de todos los hombres ante la
ley, la consciencia de la inviolabilidad de la dignidad humana de cada persona y el
reconocimiento de la responsabilidad de los hombres por su conducta. Estos
conocimientos de la razén constituyen nuestra memoria cultural. Ignorarla o considerarla
como mero pasado seria una amputacion de nuestra cultura en su conjunto y la privaria
de su totalidad. La cultura de Europa nacié del encuentro entre Jerusalén, Atenasy
Roma — del encuentro entre la fe en el Dios de Israel, la razén filoséfica de los griegos y
el pensamiento juridico de Roma. Este triple encuentro configura la intima identidad de
Europa. Con la certeza de la responsabilidad del hombre ante Dios y reconociendo la
dignidad inviolable del hombre, de cada hombre, este encuentro ha fijado los criterios del
derecho; defenderlos es nuestro deber en este momento histérico”.

Gracias, Benedicto, por este discurso histérico.

* Sobre este tema ver Zanott, G.. El discurso que Benedicto XVI no pronuncié, en

www.institutoacton.com.ar/articulos/gzanotti/artzanotti34.doc.




