LA INCULTURACION DE LA FE EN LA POSMODERNIDAD SECULARISTA

Simbolos y significantes de un nuevo escenario cultural

Por Roberto Bosca

Lejos de pertenecer a un pasado donde siempre se hacia presente un conflicto entre el trono
y el altar, las tensiones entre religion y politica muestran una rica vitalidad, también en la
cultura propia de la posmodernidad secularista. Estas nuevas tensiones reflejan unos rasgos
propios que las diferencian de las anteriores, por ejemplo el valor que dicha cultura otorga a
la representacion de los simbolos, teniendo en cuenta su impacto en la vida social. Se trata
entonces de una suerte de controversia simbolica, caracterizada -siguiendo ese mismo perfil
posmoderno- por unos contornos ambiguos, que unas veces la muestran sorda y encubierta
y otras tantas estruendosa y restallante, pero en la que siempre adquieren una peculiar
centralidad las significaciones simbdlicas. Algunos pocos ejemplos pueden ayudar a mejor
ver este variopinto panorama social.

La guerra de los simbolos

Acaba de suscitarse una iniciativa que tiende a apartar la tumba del general San Martin de
su emplazamiento actual en el recinto de la Catedral de Buenos Aires. El reposo del
guerrero en terreno consagrado es el punto aqui cuestionado, y lo que importa de este dato
reside en que la pretension traslaticia apunta a inhibir su permanencia en un santuario,
representativa de una antigua tradicion por la cual los entierros de grandes personajes en
espacios sacralizados han sido frecuentes en el pasado, y en los que se expresa una fuerte
conexion simbdlica de lo religioso y lo politico. Se trata de un fendmeno que involucra
también a las religiones seculares de la modernidad. No otra cosa acredita en este mismo
sentido a Les Invalides como un altar de la patria o dicho de otro modo una necropolis
representativa del templo nacional de la religion civil francesa.

La explicacion que fundamenta el traslado consiste en que la figura del militar libertador
reverbera como una personalidad canonizada (el santo de la espada) con el indiscutido
primado de padre fundador de la nacionalidad argentina. No se trata de cualquier
ciudadano, que en si mismo seria indiferente para la cuestion, sino que lo que aqui importa
reside en su significacion simbdlica. Su condicion de arquetipo de la argentinidad lo
convierte en un elemento de la mas alta significacion en el universo simbélico de la
comunidad politica. Esta condicion es precisamente la que busca aqui ser inhibida de
cualquier vinculacidn religiosa. En el tradicional planteo laicista, no se cuestiona el vinculo
privado del procer con la dimension religiosa, sino su significacién publica.

Ahora bien, resulta que el culto al padre de la patria se tributa en la catedral, que es a su
vez la sede del cardenal primado y constituye junto a la basilica de Nuestra Sefiora de
Lujan un simbolo de maxima significacion para el catolicismo argentino. La representacion



local de este templo es correlativa a la de la basilica de San Pedro en el nivel de la Iglesia
universal, asi como en un sentido andlogo y en el ambito secular para los estadounidenses
podria representar, segun sus respectivos matices, la Casa Blanca, el Pentdgono o las Twin
Towers. De esta suerte, las significaciones religiosas y politicas conforman ambas en el
mausoleo sanmartiniano una unidad, al modo como en ciertos paises de antigua tradicion
cristiana determinados personajes eclesiasticos gozaron de atribuciones politicas de primer
rango. Este es el punto de dolor en una cultura relativista que abandona sus antiguas raices
cristianas.

En tal sentido, la estrategia de la iniciativa local tiende a apuntar al corazon de una
imbricacion significativa entre valores religiosos y patriéticos 0 méas propiamente politicos,
del mismo modo que el objetivo fundamentalista sobre las torres gemelas no pudo haber
sido mejor elegido, al determinar como blanco uno de los edificios quizds maés
emblematicos del american way of life o -si se prefiere tomar la perspectiva del opositor-,
del poder imperial norteamericano. En conclusién, un mero traslado escénico
aparentemente inocuo puede esconder de este modo virtualidades que podrian ser mucho
mas ricas que las invocadas.

De otra parte, también en estas mismas horas se pretende un cambio igualmente simbélico
en el que aparecen todavia mas directamente implicadas las significaciones religiosas. Es
éste otro elemento cuya naturaleza es si se quiere mas estrictamente simbdlica, por tratarse
de un simbolo en su sentido mas propio: el escudo de la ciudad de Buenos Aires, donde del
mismo modo se cuestiona la presencia de la cruz. Se trata de un planteo recurrente en la
jurisprudencia internacional. Tampoco hace falta explicar la importancia histérica de la
cruz, una historia donde quizas no sea posible encontrar un simbolo de mayor significacion
incluso politica a partir del “in hoc signo vinces” constantiniano.

La ausencia de la cruz torna ininteligible la construccion de la civilizacion atlantica, que
hoy exhibe rasgos aparentemente declinantes y que hasta hace no tanto tiempo atras fue
denominada con el hoy un tanto desacreditado sintagma “occidental y cristiana”. Pero esta
misma cruz, como es sabido, 0 mejor dicho su emplazamiento, ha sido cuestionado en
maltiples ocasiones y en varios paises en los Ultimos afios, sobre todo en escuelas y otros
ambitos publicos.

No se comprende, sin embargo, tanta furia iconoclasta, sino desde una negacion de la
sociedad civil como una sucesiva sedimentacion de generaciones, ya que desde esta
perspectiva, y dada su ostensibilidad, y extremando el argumento, podria exigirse
dinamitar aun el Cristo redentor que preside el cerro del Corcovado, en Rio de Janeiro, o el
erigido en la frontera andina transcordillerana precisamente como un simbolo de paz y
fraternidad entre dos pueblos hermanos. Finalmente, la pretension laicista para ser
coherente deberia también suprimir las piramides de Egipto.

Esta misma significacion simbdlica reconoce expresiones muy diversas y aunque de un
modo muy distinto, se percibe con particular claridad en nuestros dias, en la discusion
suscitada en relacion a la sancion del llamado matrimonio homosexual. Si bien planteada
por el colectivo gay como una demanda de igualdad, lo que estuvo en juego aqui no fue una
cuestion juridica o una pretension de derechos, sino la conquista de un simbolo: el
matrimonio. ElI matrimonio como tal no es algo de real interés en la ideologia del género
que inspira el movimiento gay. Al contrario, podria decirse que resulta mas coherente con
su ideario sostener su misma derogacion. Por eso puede afirmarse que esta contienda se



entiende tambien a la luz de su significacion simbdlica. Se trataba de la adquisicion del
prestigio social que aun hoy exhibe la institucion matrimonial para legitimar socialmente
las relaciones homosexuales y este objetivo puede considerarse al menos
momentaneamente conseguido en el plano normativo.

De otra parte, la reforma legislativa apuntaria, como el avién en las torres gemelas, también
aqui al corazon del sistema, en tanto la familia (o mas precisamente, la familia de fundacion
matrimonial) constituye la microsociedad que es matriz de la macrosociedad. Si bien el
objeto fue aqui una forma institucional en materia civil y no religiosa, como los propios
demandantes hubieron de aclararlo, no puede obviarse la naturaleza de vinculo sacro (en la
Iglesia catolica constituye un sacramento) con que siempre el matrimonio ha sido
tradicionalmente considerado en las culturas mas diversas.

La nueva religion civil

Esto dicho sin dejar de tener en cuenta que la ensefianza tradicional de la Iglesia en esta
materia ha sostenido que el derecho positivo no puede dislocarse de la ley natural. La
modernidad ha identificado ley positiva como una norma moral de la vida social. Sin
embargo, la ley positiva -cada vez méas alejada de la ley natural- no puede constituirse en
una referencia ultima sin que los ciudadanos vean amenazadas sus libertades en virtud de
una dictadura de las minorias, no ya de las mayorias. EI ejemplo de la sancion del
matrimonio gay sirve para mostrar como, en determinadas condiciones, una minoria puede
Ilegar a manipular el criterio de la mayoria a favor de sus intereses institucionales.

En este punto también conviene recordar que el criterio de la mayoria no es ni ha sido
nunca una categoria moral, aunque esto puede resultar doloroso para la sensibilidad
igualitaria de nuestro tiempo. En el clima relativista de la posmodernidad, una nueva
religion civil difunde aun entre los propios fieles cristianos una mentalidad caracterizada
por una acritica aceptacion de cualquier norma social, sin referencia alguna a un orden
moral objetivo con la Unica y exclusiva condicion de su sancion mayoritaria. Se trata de
una suerte de aplicacion del principio de la obediencia debida como una justificacion de
cualquier actuacion social, que como bien se comprende podria llevar a las peores
aberraciones, y Adolph Eichmann no es sino un ejemplo paradigmatico de la aplicacion de
esta regla.

Resulta igualmente significativa la fusion de sentimientos religiosos y politicos que se hizo
visible en la celebracion del centenario de la Revolucion de Mayo, donde abundaron los
espectaculos politico-religiosos incluyendo procesiones civicas con la participacion del
clero. Esta misma modalidad celebrativa, transcurridos otros cien afios de ese momento
historico, hubiera resultado un dato peculiar y pintoresco. Sin embargo, no pudo dejar de
resultar igualmente Ilamativa la ausencia que se dejo ver en la celebracion del bicentenario
de los valores religiosos, que se encuentran presentes desde sus raices fundacionales en la
conformacion de la identidad nacional argentina, si se exceptta un Tedeum tampoco exento
de florituras palaciegas y animado de un sentido casi puramente protocolar.

Estos y tantos otros ejemplos se multiplican al compas del proceso de secularizacion,
entendido en uno de sus sentidos como una progresiva prescindencia de la dimension
sobrenatural en la configuracion de la vida social. Sin embargo, hay que advertir que dicha



separacion no siempre ha tenido un efecto negativo para la fe, sobre todo cuando esa
ruptura o distincion no ha respondido a un sentido hostil hacia lo religioso, segin la
experiencia historicamente acontecida en los Estados Unidos y en general en el mundo
anglosajon.

La tentacion del clericalismo

Hay que tener en cuenta que muchas veces la presencia de lo religioso en la vida pablica ha
estado tefiida de clericalismo, sin que los cristianos hayan sido ni siquiera demasiado
conscientes de este vicio, en ocasiones sutil y ambiguo, y por lo tanto no siempre
facilmente visible, identificable o advertible. El clericalismo es una enfermedad o una
corrupcion de lo religioso que se configura cuando lo religioso es puesto, aun con las
mejores intenciones, al servicio de un interés politico o temporal. Puede entenderse asi a la
luz de este dato que el laicismo representara no solamente un sentido hostil hacia la
expresion publica de la fe religiosa, sino tambien un legitimo reclamo de autonomia ante la
exorbitancia propia de la actitud clerical.

Dicho de otro modo, la secularizacion ha cumplido también el saludable papel de una
desclericalizacion, con indudable beneficio en primer lugar para la propia religion. ¢Podria
aplicarse aqui el dicho popular de que Dios escribe derecho con renglones torcidos? Es que
el proceso de secularizacion no puede identificarse sin mas con una descristianizacién, sino
que revela contenidos mucho menos lineales y mas ricos y sobre todo mas profundos de
los que muchas veces ha sido comprendido sobre todo en el seno mismo de la Iglesia.

Después del despojo de los Estados Pontificios ejecutado por las tropas garibaldinas,
sucesivos pontifices se consideraron victimas de una verdadera iniquidad por parte de los
enemigos de la fe, aunque con el transcurso del tiempo se ha venido a entender que quizas
ese mal objetivo supondria también una suerte de purificacion para la mision religiosa del
pontificado y que incluso no faltarian motivos de gratitud hacia aquéllas tan aparentemente
negativas muestras de impiedad. Esta violencia, aunque fundada en una pretension de
subordinar lo religioso y como tal considerada un sacrilego atentado a la fe, habria
representado sin embargo un instrumento que permitiria superar a la propia Iglesia catdlica
el multisecular vicio del temporalismo.

Para decirlo con una de las lineas de fuerza del actual pontificado benedictino, la fe
purifica la razén y la razon purifica la fe. La expresion pablica de la religion, también ella
admite esta regla si no quiere ser objeto de la tentacion fundamentalista. La verdad que
debe leerse en la herejia laicista es que una actitud legitimamente religiosa puede devenir
en lesiva de derechos si no es ejercida de un modo racional. En tal sentido es valida la
sospecha relativista sobre lo religioso como un latente fundamentalismo, cuando la fe no es
purificada por la razon. Pero la religion no puede ser sospechada en si misma de
fundamentalismo -que constituye una enfermedad del espiritu religioso-, del mismo modo
que el fanatismo, como el fundamentalismo, no representa sino una corrupcion del
auténtico espiritu deportivo.

Si bien puede comprenderse en una sociedad fuertemente impregnada del espiritu
religioso, hoy aparece también como un rasgo clerical la proclamacion que el mismo
general San Martin hizo de la Virgen del Carmen bajo la advocacion de Nuestra Sefiora de



Cuyo como Generala de su ejército libertador. Resulta imaginable la negativa consideracion
que esta direccion politica y militar en cabeza de una figura eminentemente religiosa pudo
haber suscitado en sus cristianisimas majestades los titulares de la corona espafiola, cuyos
antecesores habian sido precisamente agraciados con la titularidad de “reyes catélicos”.
Aunque la designacion de una jefatura militar en una figura estrictamente religiosa pudo
haber respondido a una legitima sensibilidad epocal, que como tal merece todo el respeto,
no puede considerarse que sea sin embargo un bien deseable en el actual espiritu de
laicidad que es presentado en el magisterio eclesiastico especialmente a partir del Concilio
Vaticano Il como eje organizador de las relaciones entre religion y politica.

Un escenario poscristiano

Al trasluz de reformas legislativas como la ley de matrimonio igualitario y otras previsibles
en los proximos tiempos, parece sobrevenir en muchas personas la sensacion de que
estariamos ante una situacion inédita en nuestra cultura antiguamente Ilamada occidental y
cristiana: un mundo que cada vez con mayor propiedad puede calificarse de poscristiano.
No es que el cristianismo haya pasado de moda porque el cristianismo no es una moda,
pero si de verificar que unas formas institucionales que en sus grandes orientaciones
respondian a la estructura fundamental del mensaje evangélico ahora han dejado de hacerlo.

Esta nueva realidad es la que ha comenzado a denominarse poscristianismo: el crecimiento
geométrico de una adveniente mentalidad ya no solamente centrada en una nueva
espiritualidad al estilo de la New Age que seria en ultima instancia religiosa, sino también
en una concepcién inmanentista de la existencia humana que constituye una nueva forma
de increencia, representada por el humanismo secular. Este nuevo humanismo
antropocéntrico continla la vertiente naturalista que dio origen a la modernidad,
caracterizandose por una reconstruccion del propio concepto de naturaleza humana. En esta
vertiente se inscriben por ejemplo la bioingenieria y la teoria del género, esta Ultima
representativa del fundamento ideoldgico del matrimonio gay. Todavia esta por verse el
despliegue futuro de la combinacion de ambas, que ciertamente no augura Sino nuevas
alternativas lamentablemente lesivas de la dignidad de la persona que apenas podemos
imaginar en su real malignidad.

Esta percepcion de un panorama desalentador no deberia llevar a un determinismo de
pensar en la inevitabilidad del mal en sus concreciones practicas mediante futuras nuevas
leyes antihumanas, aunque sepamos que él siempre estara presente en el mundo como una
consecuencia necesaria de la culpa original. Seria claramente contraria a la esperanza
cristiana una mentalidad abandonica que con un criterio supuestamente realista terminara
resignando la virtualidad del bien en la historia. Ciertamente nunca ha sido ésa la actitud
cristiana, sino precisamente la contraria.

La asociacion entre democracia y relativismo ya fue denunciada hace dos décadas en el
magisterio juanpauliano y sus consecuencias estan desplegandose ante nuestros 0jos. Una
conciencia cristiana no puede quedarse indiferente frente a estas realidades que van
conformando una estructura juridica contraria a la moral objetiva como si ella fuera un
paisaje propio de la vida humana. Es necesario alejar la idea de que debemos
acostumbrarnos a una aceptacion pasiva de leyes que van consolidando una estructura



juridica que convalida situaciones objetivamente lesivas de la condicion humana. La
experiencia cristiana muestra que hay tiempos de bonanza en la vida de la Iglesia y hay
tiempos en los que se hace presente la dificultad, y donde el camino de la existencia
cristiana se torna lleno de asperezas. No hay ninguna novedad en ello, desde el Evangelio
hasta nuestros dias, puesto que la condicion natural de la vida cristiana es ir siempre en
contradiccion de la sensibilidad mundana, sin que esto signifique, al contrario, una
negacion de los valores temporales.

Un cristianismo mas auténtico

La evidencia de un despliegue posmoderno de ese humanismo secular negador de la
dimension religiosa al punto de constituir un nuevo y mas o menos encubierto autoritarismo
deberia sin embargo rehusar la tentacion de pensar que todo tiempo pasado fue mejor. No
hace falta decir que aquellas formas institucionales que hoy son puestas en entredicho no
constituian ningun ideal de perfeccién, comenzando por el referido vicio del clericalismo.
Una de sus expresiones ahora superadas consiste en que la fe al hacerse mas subjetiva se ha
vuelto también y por lo mismo méas personal, habiendo ganado de este modo en su calidad
intrinseca, por ser mas plenamente asumida como una eleccion de la persona y no como
una imposicion o un condicionamiento de una estructura de la sociedad. Desaparece asi
gradualmente un cristianismo cultural caracterizado por un humus donde se percibia un
sustento evangélico, pero que al mismo tiempo aparecia atravesado por contradictorios
rasgos que inhibian su coherencia interior.

Algunos ejemplos de esas realidades culturales de antafio tal vez hicieran sonreir a sus
protagonistas como una suerte de travesura socialmente admitida y hasta promovida sotto
voce, pero muestran al mismo tiempo esa incoherencia de un modo que hoy aparece con un
cierto regusto de sutil hipocresia, como la asistencia del regimiento en pleno a unos oficios
religiosos que son seguidos con la misma unanimidad de una reglamentaria y en ese
sentido no menos formularia visita al prostibulo. Aparece en este tipo de detalles algo
burdos pero no menos reales una determinada forma ciertamente viciosa de inculturacion
de la fe en la que se muestra con toda evidencia la superficialidad con que esa fe
predominantemente institucional era asumida subjetivamente, asi como su reduccion a
formalismos muchas veces casi totalmente desprovistos de la autenticidad propia de la
palabra evangélica.

Es verdad que con la profundizacion del proceso de secularizacion la fe se
desinstitucionaliza y por esto mismo resulta disminuida en su dimensidn politica al tornarse
socialmente invisible, pero no lo es menos que, como en el despojo de los estados
pontificios, la ausencia de un sustento publico y social puede producir también un enorme
bien en primer lugar para la propia comunidad de los fieles. Esto es algo que puede costar
ver desde la perspectiva de los creyentes, pero que es importante admitir. El sentido
claramente hostil que tuvo la Revolucion Francesa hacia la Iglesia catélica no encuentra
explicacion solamente en la filosofia ilustrada fundamentada en un puro racionalismo, sino
en una fuerte carga de temporalismo sufrida por la estructura eclesiéstica, donde la fe
religiosa fue a menudo convertida en un instrumento de poder. La religién, o mejor, la



expresion cultural de la fe tuvo que sufrir por ello y ese sufrimiento tuvo un sentido
purificador.

Es también verdad que el cristianismo no es solamente una religion puramente interior sino
que por su propia naturaleza se extiende igualmente a la vida social. La fe como expresion
de la persona en el culto tiene una dimension personal y una dimension social. Mé&s aun, sin
ningdn riesgo de incurrir en un temporalismo e incluso en un fundamentalismo, el
magisterio de la Iglesia ha ensefiado que el reinado social de Cristo se extiende no sélo al nuevo
pueblo de Dios, sino que comprende también a quienes son ajenos a la propia fe cristiana, para
concluir que todo el género humano se halla bajo la potestad regia de Jesucristo, que en cuanto
divina reviste un caracter universal. Desde luego que esta realidad no puede entenderse en sentido
fundamentalista, pero también por esto mismo es que los cristianos que sufren la presion laicista no
pueden recortar las exigencias de su fe reduciendo su simiente a un plano puramente individual sin
traicionar la esencia de esa misma fe. Es asi que, sin renunciar a esas exigencias los fieles cristianos
deben también saber reconocer aun en un clima social hostil las ocasiones oportunas para procurar
vivirlas de una manera mas viva, mas pura y mas auténtica.

Las nuevas condiciones culturales de la posmodernidad, tan diversas a las que hemos conocido
hasta ahora, requieren también una nueva mirada desde la fe. Es un mundo de distintos que valora
la diversidad y suscribe el relativismo, a partir de una subjetividad hipostasiada. Esta nueva mirada
debe evitar una nostalgia por las antiguas formas que dieron sustento a la religiosidad de un tiempo
que ya ha pasado, teniendo en cuenta que ninguna de esas formulaciones culturales puede ser
considerada la expresion temporal de la fe y consecuentemente reclamar para si la exclusividad de
su perfeccion. El espiritu cristiano, de otra parte, no puede quedar entrampado en una litis
permanente que mira al otro como la representacion del mal, porque todo préjimo aun en el error y
el pecado, es primordialmente un recipiendario de nuestro amor. Esta actitud lleva a dialogar con
todos y no solamente con aquéllos que se conforman mas o menos con la sensibilidad evangélica.
Hay todavia mucho prejuicio e incluso hasta cierta altaneria entre los propios fieles cristianos que
suele advertirse en un animo crispado que inhibe un auténtico testimonio del espiritu evangélico
cara a estas nuevas realidades culturales.

De otra parte, seria equivocado también pensar que nada puede ofrecernos el mundo posmoderno
como no sea sangre, sudor y lagrimas. Los cristianos también podran enriquecer su patrimonio
espiritual de un didlogo en el que deben aprender a aprender de ese otro distinto, entre otros
motivos, porque, segun lo dicho, la fe purifica la razén y la razoén purifica la fe. Ningun dialogo,
por otra parte, puede ser fructuoso si la actitud cristiana deja de lado cualquier apariencia aun sutil
de soberbia y no se convierte en una escucha atenta y abierta a una bdsqueda sincera de la verdad.
No se puede plantear la relacién entre la fe cristiana y la cultura contemporanea como una conquista
de ciudadelas culturales.

Las cuestiones morales relativas a la vida social son importantes y desde luego que no pueden ser
omitidas, entre otros motivos porque en ellas hay una exigencia intrinseca de justicia, pero ellas no
pueden constituir la totalidad de la vida cristiana ni tampoco constituyen su centro esencial ni su
corazén vital. La capacidad de los fieles cristianos para construir una sociedad que sea respetuosa
de la dignidad de la persona no va a depender tanto de su eficacia organizativa ni de unos resortes
institucionales o de una estrategia politica como de la radicalidad transformadora de su amor,
porque Dios es amor. El cristianismo no es un silogismo ni una cruzada ni tampoco es
primordialmente un cddigo moral sino que es el seguimiento de la persona de Jesucristo hasta la
plenitud del amor. En nuestra propia capacidad de mostrar esta viva realidad se juega gran parte de
la configuracién moral de la sociedad futura.



