
UN ARGUMENTO MORAL PARA DEFENDER
UNA ECONOMÍA LIBRE

El co-fundador del Acton Institute explora
la economía de libre mercado en su nuevo libro

Fuente: Zenit / http://www.zenit.org/rssenglish-36061 

Por: Ann Schneible

Roma, 29 de noviembre de 2012

Traducción de Mario Šilar

Para Instituto Acton Argentina / Acton Institute (USA) / Centro Diego de Covarrubias (España)

En un tiempo en el que la actual crisis económica global está causando que los expertos en 
la materia vuelvan a considerar las nociones vinculadas a la teoría económica, el último libro 
del padre Robert Sirico, Defending the Free Market: The Moral Case for a Free Economy 
(2012), defiende la tesis de que la economía de libre mercado es capaz de armonizar dos 
principios: el de la satisfacción de las necesidades materiales de la sociedad, al tiempo que 
puede ser un vínculo para promover la justicia y el florecimiento moral de las personas.
El Acton Institute for the Study of Religion and Liberty, del que el P. Sirico es cofundador, es 
un think tank cuya principal iniciativa consiste en en el estudio de la economía de libre 
mercado, en un contexto informadado por la fe religiosa y la convicción de la existencia de 
verdades morales objetivas.
Con posterioridad a una conferencia con periodistas en la sede del Acton Institute en Rorma, 
y ello con motivo de la presentación de su último libro, el P. Sirico tuvo una entrevista con 
ZENIT acerca de su libro Defending the Free Market, en donde se presenta una perspectiva 
en la que la economía de mercado puede ser positivamente entendida desde el punto de 
vista de la teología católica.

ZENIT: ¿Cuáles fueron las ideas más importantes que Ud. Quiso ofrecer en este libro?
Padre Sirico: Entre mis objetivos estuvo el interés por corregir una confusión habitual en la 
mentalidad de la gente por la que se cree que el crony capitalism –el “capitalismo de 
amigos”–  es lo que se cree que es el libre mercado. Lamentablemente, hay muchísima 
gente que no ve esta diferencia. En parte, porque estas personas no saben detectar en  
dónde se funda la diferencia. El movimiento “Occupy Wall Street”, por ejemplo, constituye un 
buen ejemplo de esta confusión reinante. Si los “occupiers” –indignados u “ocupas”– 
entendieran que la avaricia de los banqueros y su capacidad de acceso a la masa monetaria 
por vías ilegítimas es en verdad fruto de las políticas gubernamentales y no de la acción del 
libre mercado –esto se constata especialmente en el caso de la burbuja inmobiliaria–, ellos 
no estarían protestando en Wall Street sino en el Capitolio (Capitol Hill, la sede del Congreso 
de los Estados Unidos).
El otro objetivo lo constituye mi interés por ayudar a las personas de negocios y a los líderes 
religiosos a que comprendan que existe un amplio potencial para relacionar e iluminar el 
mundo del mercado con la vida de la Iglesia, lo cual es un desafío y un camino en el que vale 
la pena introducirse. Si bien es algo que me he encontrado repitiendo muchas veces, 
considero oportuno aclarar que al defender el libre mercado no estoy queriendo decir que el 
sistema de libre mercado es el único sistema moral posible o que es un sistema aprobado 
(“endorsed”, que gozaría del placet) por el Magisterio de la Iglesia. La Iglesia no hace 
economía. Sí puede expresar su opinión sobre distintas políticas coyunturales, pero lo que 
primordialmente hace es reflexionar en el nivel de los principios. Posteriormente, se analiza 
en qué medida esos principios han inspirado e informado un determinado conjunto de 
medidas políticas puestas en práctica, o no.
Finalmente, también quise destacar en esta obra el peligro que supone violar la 
subsidiariedad, el peligro de esperar que el Estado ejerza un rol demasiado activo, de que el 
Estado ocupe demasiado protagonismo en la vida social, porque esto lo hará al precio de 
estará ampliamente presente en nuestras vidas y, en particular, en las instituciones que 
nosotros, los cristianos y católicos, hemos creado para realizar el anuncio el Evangelio. 
Creo que aquí existe un peligro real. Y creo que ya hemos podido ser testigos de signos 



concretos de lo que este peligro representa en la actualidad, en concreto con lo que ha 
sucedió a muchas de nuestras organizaciones de ayuda y asistencia a los enfermos y más 
necesitados, que han sido forzadas a proveer servicios que, moralmente hablando, estas 
instituciones no pueden prestar, también se puede mencionar el mandato HHS (Health and 
Human Services), que ya constituye una amenaza consumada.

ZENIT: En respuesta a los cristianos y católicos que expresan sus temores o rechazo a la 
idea del libre mercado, ¿cómo puede uno demostrar que existen elementos de una 
economía de libre mercado –o capitalista, que son compatibles con la enseñanza social 
católica?
Padre Sirico: Existe un número de elementos que pueden permitir hacer esta conexión. 
Siempre destaco la cuestión antropológica ya que es, en rigor, el camino más bello para 
hacerlo. Creo que fue Chesterton quien dijo que el catolicismo era la religión de la cosa, de la 
materia (“stuff”), con lo que quería destacar la naturaleza de realidad encarnada que 
constituye la Iglesia. Los católicos utilizamos incienso, óleo, campanas, velas, atuendos 
litúrgicos, y demás elementos que atañen al culto. En otras palabras –y aplicando esto ya en 
un contexto no litúrgico– el cristianismo afirma la bondad del mundo material en toda su 
extensión. Esto se ve claramente en el libro del Génesis, en la Sagrada Biblia. Además, Dios 
nos coloca en el mundo material y nos llama a perseguir la santidad en este mundo 
concreto.
En el momento en que Dios nos coloca en el mundo material, Él nos ubica en un contexto de 
limitaciones y escasez. Esto da lugar a la economía –lo que significa que nosotros debemos 
encontrar una forma de actuar en este ámbito que sea conforme a nuestra naturaleza, que 
sea ética, que sea apropiada y efectiva (razonable)– por la que podemos hacer uso de la 
naturaleza para la gloria de Dios. Es en este mismo sentido, por ejemplo, por lo que un 
arquitecto que estudia geometría utiliza la precisión del análisis geométrico y la técnica para 
construir la fachada de una catedral y, de este modo, rendir culto a Dios. Así también, de un 
modo diferente, el emprendedor, que descubre una novedad o la combinación de cosas 
conocidas en una forma hasta entonces desconocida, es capaz de representarse 
previamente estas opciones, luego es capaz de organizar el plan de acción y los pasos a 
seguir, posteriormente alienta y gestiona el contacto con una red de personas que puedan 
estar interesadas en su nuevo producto o proyecto, y finalmente lanza una campaña de 
marketing que le permita hacer realidad y consolidar este nuevo plan de negocio. Toda esta 
arquitectura permite generar el sustento económico y la fuente de ingresos de las distintas 
familias que participan en este proceso. Además, también permite ser un aporte al sustento 
de los consumidores, en el sentido de que estos pueden comprar un bien o un servicio de 
una mejor calidad y a un precio más bajo del que del que habrían debido pagar, sin la 
mediación innovadora del emprendedor; de modo que estas familias disponen de un poco 
más de dinero para disponer a su discreción. Todas estas cosas, insisto, también pueden 
ser consideradas como acciones que auténticamente pueden dar gloria a Dios. Esto es el 
mundo de la empresa y de los negocios. No me gusta la palabra “capitalismo” porque creo 
que es un término demasiado acotado. Me gusta en cambio hablar de “economía libre” o de 
“libre mercado”.

ZENIT: En su libro incluye un número importante de anécdotas y experiencias personales –
esto es algo que no se suele encontrar en los libros de economía. ¿Qué le impulsó a 
aproximarse al tema del libre mercado desde esta perspectiva?
Padre Sirico: Dos cosas me parecían importantes para mí: la primera, que el libro fuera 
accesible. Es cierto que no hay nada más difícil que escribir un texto económico en modo 
accesible. Esto lo digo con la convicción de quien ha leído mucho estos libros. Por ello era 
importante para mi escribir un libro que fuera accesible al lector. En este punto mi 
experiencia pastoral y homilética ocupó su lugar. Un modo de ofrecer un mensaje sencillo es 
a través de las parábolas –que no son meras historias o anécdotas– sino relatos que tienen 
un valor integral y que intentan conceptualizar el punto algo más abstracto del mensaje que 
se intenta transmitir.
El Segundo aspecto importante que quise destacar es que el modo en que comprendemos 
nuestro mundo depende de la comprensión que tengamos de nosotros mismos. Por lo tanto, 
se trataba de ofrecer una aproximación en gran medida antropológica. Estoy interesado en 
un texto titulado “La acción humana”, de Ludwig von Mises. No es un texto cristiano, pero 
hay muchísimos contenidos en esta obra que son susceptibles de aplicar y de darles una 



dimensión cristiana. Por eso pensé que la narración de historias de mi propia vida serviría 
para enfatizar más la dimensión antropológica con la que me aproximo a la cuestión 
económica.

Traducción de Mario Šilar (msilar@institutoacton.com.ar)


