LORD ACTON Y EL LIBERALISMO CATOLICO EN EL SIGLO XIX

Diego Serrano Redonnet

El objeto de la presente conferencia es realizar una semblanza —de tipo
introductorio— de Lord Acton y una sumaria introduccion a sus principales aportes en

lo que respecta a sus ideas politicas y a su vision historica.

SEMBLANZA BIOGRAFICA DE LORD ACTON

John Emerich Edward Dalberg Acton, mas conocido como “Lord Acton”, es un

historiador y pensador politico catdlico inglés del siglo XIX.

Siempre es interesante conocer la vida de un pensador para poder acercarse con
provecho a la comprension de sus ideas. En algunos pensadores, como por ejemplo
Pascal o Kierkegaard, ello es imprescindible. En otros, podria ser el caso de Kant, ello
—quizas, y posiblemente los expertos en Kant digan otra cosa— sea menos necesario.
En el caso de Acton su vida y sus ideas estan muy estrechamente ligadas y es por ello
que hacemos esta semblanza biografica.

Lord Acton nace en 1834 y muere en 1902, ocupando su vida dos tercios del intenso
siglo XIX. Su madre era de familia aristocréatica alemana, heredera del ducado de
Dalberg. Su padre, también noble, era un inglés al servicio de los Borbones en Italia. Su
padre muere joven y su madre y €l se establecen en Paris, donde su madre se casa en
segundas nupcias con el hijo del embajador inglés en Paris, conde de Granville. Su
familia era cosmopolita, con parientes en Alemania, Italia e Inglaterra, lo que lo lleva a
dominar a la perfeccion varios idiomas y a conducirse con soltura en la aristocracia

europea del siglo XIX.



Su formacion comienza en el seminario menor St. Nicolas du Chardonnet, cerca de
Paris, donde se admitian hijos de familias aristocraticas para educarse al lado de los
futuros seminaristas y cuyo rector era el futuro Monsefior Dupanloup, de destacada
actuacion en el liberalismo catolico francés y que ganaria fama por la interpretacion
moderada y conciliadora que haria del Syllabus de Pio IX*. Posteriormente, se muda a
Inglaterra y concurre al St. Mary’s College en Oscott, cerca de Oxford. Era un colegio
catélico inglés de gran renombre ya que se encontraba estrechamente relacionado con el
movimiento de conversion de anglicanos al catolicismo conocido como “Oxford
Movement”, uno de cuyos lideres era el futuro Cardenal Newman. Alli pasa cinco afios
concentrandose en estudios clasicos, de historia y religion. Luego permanece dos afos
en Edimburgo, una ciudad que era un bastion del liberalismo —recordemos a Adam
Smith— preparandose con un tutor (Henry Logan, ex Vicepresidente de Oscott) para su
ingreso a la universidad. Solicita su admisién a la universidad de Cambridge, pero es
rechazado, aparentemente por ser catélico.

Gracias a sus parientes alemanes, logra en 1850 ir a estudiar a Munich bajo la guia
del historiador Ignaz von Déllinger, a quien llamaria “El Profesor”. Alli permanece
hasta 1857. En este punto comienza la etapa crucial de su formacion intelectual. El
profesor Dollinger era un sacerdote especialista en historia de la Iglesia, muy respetado
por catélicos y protestantes por sus estudios sobre la Reforma protestante. Junto con
Leopold von Ranke era uno de los precursores del nuevo método “histérico-critico™ y
de la nueva historia “cientifica” basada en la libre investigacion de documentos,
archivos y evidencia. Lord Acton se beneficia del estimulante ambiente intelectual de
Munich, quizas uno de los centros académicos de mayor importancia en el siglo XIX.
Sigue cursos de historia y de filosofia, ademas de la estrecha relacion personal que
desarrolla con Déllinger. Pasea todas las tardes con Déllinger, cena con él y conoce a
todo el circulo de los profesores con quienes el sabio aleman tenia relacion. Lo

acomparia en viajes de investigacion por toda Europa, visitando bibliotecas, archivos y

! Cf. Roger Aubert, “Monseigneur Dupanloup et le Syllabus”, Revue d”Histoire Ecclésiastique, Lovaina,
60 (1956), pp. 79-142, 471-512 y 837-915.

2 Basado en la evaluacion critica de las fuentes, la preferencia por las fuentes primarias frente a las
secundarias y la imparcialidad del historiador.



monasterios en busca de documentos y manuscritos. También viaja, sin Dollinger, a

Estados Unidos con su primo Lord Ellesmere® y a Rusia.

Dollinger estimula en Lord Acton el amor por la historia, el método germanico de
investigacion seria y puntillosa, y la idea del cristianismo como una religion cuyo
devenir y desenvolvimiento es marcadamente histdérico. A tono con lo que después se
conocera como “evolucién histérica de los dogmas”, Dollinger veia el error y las
herejias como desempefiando la funcion “positiva” de permitir el refinamiento y la
precision en el desarrollo teol6gico. De algin modo, estas ideas de Dollinger anticipan
la evolucion o “unfolding” de la doctrina cristiana de la que hablara el Cardenal
Newman —beatificado por Benedicto XVI el afio pasado en su viaje a Inglaterra y
considerado por la enciclica Fides et ratio (78) de Juan Pablo Il como un modelo de
intelectual cristiano junto con, entre otros, Jacques Maritain y Antonio Rosmini— en su
“Ensayo sobre el desarrollo de la doctrina cristiana” (An Essay on the Development of
Christian Doctrine) (1878) y, salvando las distancias, la mayor conciencia histérica de
la “nouvelle théologie” precursora del Concilio Vaticano 1l, en autores como H. De
Lubac e Y. Congar O.P.

También nuestro autor comienza, a través de la influencia del profesor de filosofia
de Munich Peter Ernst von Lasaulx, a concebir la importancia de la “historia de las
ideas” y del papel de las ideas en la historia, anticipando la importancia que esta
disciplina —a veces llamada, en circulos anglosajones, “historia intelectual”- tomara en
el siglo XX.

Decidido a promover una mejora en el nivel intelectual de los catolicos ingleses y
un mejor conocimiento de la historia europea y britanica sobre la base del método
cientifico, vuelve a Inglaterra. Se consagra a la tarea intelectual a traves de su actuacion
como co-editor y uno de los duefios de dos revistas, de corta vida pero de gran

repercusion en su época, la primera llamada Rambler (1848-1862)" y la segunda

% Viaje del cual se conserva un interesante diario, que ha sido publicado bajo el titulo de Lord Acton in
America: The American Journal of Sir John Acton, 1853, y editado por Sydney W. Jackman,
Shepherdston, Patmos Press, 1979. Acton dedicara muchos de sus escritos al analisis de la historia y las
instituciones de los Estados Unidos.

* De la que serd director cierto tiempo el futuro Cardenal Newman, con quien Acton mantiene una
estrecha relacion. Al efecto, puede verse el estudio de Hugh A. Mac Dougall O.M.1., The Acton-Newman
Relations: The Dilemma of Christian Liberalism, New York, Fordham University Press, 1962.



denominada Home and Foreign Review (1862-1864). Luego del cierre de esta Ultima, a
raiz de problemas con la jerarquia eclesiastica inglesa, también publica articulos en las
revistas Chronicle (1867-1868) y North British Review (1869-1871). Redacta
numerosos articulos, ensayos historicos, criticas bibliograficas y notas sobre temas de
actualidad que componen una gran parte de sus escritos.

A eso se suma su actuaciéon como miembro del Parlamento britanico (M.P.) por el
partido liberal (“whig™)° desde 1859 hasta 1865. Fue amigo y confidente del lider del
partido y varias veces Primer Ministro, William E. Gladstone. En 1892 fue designado
“Lord-in-Waiting” por la reina Victoria, quien sentia por €l gran admiracion y respeto.
Reacciond frente a las injusticias inglesas en la India, en Africa y en lIrlanda’,
mostrandose muchas veces critico del imperialismo britnico pese a reconocer también
las bondades de la “pax britannica” de la era victoriana. Apoyd también las “Reform
Acts” de 1869 y 1884 que extendieron el derecho de sufragio cada vez a mas sectores de

la sociedad inglesa.

La prédica de Acton en favor de un catolicismo mas liberal, no aliado con el
absolutismo sino con la defensa de las libertades modernas, le generd la oposicion de
los sectores mas tradicionalistas —en la época llamados “ultramontanos”— de la Iglesia
catélica de su tiempo. Su disidencia con muchas de las iniciativas del pontificado de Pio
IX (1846-1878) y su intervencion contraria a la oportunidad de la declaracion del
dogma de la infalibilidad papal en el Concilio Vaticano | (1869-1870), colaborando con
el grupo de obispos que se opusieron a la oportunidad de dicha declaracion, lo llevaron
a distanciarse de la jerarquia catolica inglesa representada por el Cardenal Manning, que
adheria de modo ferviente a la linea impresa al Papado por Pio Nono. No obstante esos
desacuerdos, y a diferencia de su maestro Déllinger, Lord Acton siempre se mantuvo en
plena comunion con la Iglesia y fiel a su fe catdlica, sin negar el dogma de la

infalibilidad pontificia.

® Al que habia pertenecido Burke, a quien Lord Acton tanto admiraba y al que habia leido
apasionadamente durante sus estudios en Edimburgo. Burke, pese a ser considerado cominmente un autor
“conservador”, era en realidad liberal o “whig” y se oponia a los conservadores o “tories”.

® Se lo considera, en este sentido, inspirador del Home Rule que, propulsado por Gladstone, otorgé a
Irlanda un cierto grado de auto-gobierno y autonomia.



En 1886 funda la reconocida publicacion académica English Historical Review. En
1895 es, finalmente, y como un tributo a su trayectoria, nombrado Regius Professor de
Historia Moderna en la universidad de Cambridge. Corona asi su actuacion intelectual
con el acceso a una de las catedras mas prestigiosas de Inglaterra, en la misma
universidad que lo habia rechazado en su juventud. Alli dicta sus lecciones sobre
historia moderna y sobre la Revolucidn Francesa, asi como su leccién inaugural para el
estudio de la historia que, junto con otros ensayos, comienzan a publicar sus discipulos
Figgis y Laurence después de su muerte. Se convierte también en editor y coordinador
de la famosa coleccion Cambridge Modern History, que recogerad lo mas avanzado en

investigacion de historia moderna para la época.

Hasta el final de sus dias prosigue sus estudios histéricos, convirtiéndose en una
figura de gran relevancia en el ambiente intelectual victoriano y en uno de los ingleses

mas ilustrados y eruditos de su época.

LAS IDEAS POLITICAS DE LORD ACTON Y VISION HISTORICA

No es objeto del presente desarrollar de modo detallado o exhaustivo las ideas
politicas de Lord Acton o su vision historica, tarea que excederia los limites de esta
semblanza, pero conviene detenerse de modo preliminar en el encuadramiento de su
obra en el marco de las ideas de su tiempo. Asimismo, procuraremos destacar algunos

de sus aportes que muestren el interés del estudio de su pensamiento.

Lord Acton es considerado, como ya dijimos, un pensador catélico liberal”. Se
opone, por un lado, a tendencias de lo que puede considerarse el tradicionalismo del
siglo XIX (a menudo asociado a una posicion reaccionaria) y, por el otro, a tendencias

como el socialismo, el nacionalismo, el absolutismo, el totalitarismo (aun al

" A veces se ha discutido si la denominacién mas precisa es la de “liberalismo catélico” o “catolicismo
liberal”. A efectos de resaltar el prisma politico del encuadramiento, y de distinguirlo del “modernismo” o
del “liberalismo filosofico” o teoldgico, preferimos la expresion “liberalismo catélico”. El “liberalismo
catdlico” es un fenémeno que se da, con matices variados, en diversos paises europeos. Aparece en
Francia, Bélgica e Italia, para luego tener manifestaciones en Alemania y, en menor medida, en Espafia y
otros paises europeos. En Francia, ademas de Mons. Dupanloup, sus principales voceros —en su primera
época— fueron Lamennais, Montalembert y el dominico Lacordaire en publicaciones como L"Avenir y
Le Correspondant . Cf. Prelot, Marcel (comp.), Le libéralisme catholique, Armand Colin, Paris, 1969.



totalitarismo de raiz democratica o popular, que denuncia especialmente) o un

liberalismo iluminista, racionalista o simplemente antirreligioso.

Su tarea intelectual se enmarca en la reaccion del catolicismo frente al avance de la
modernidad, y busca armonizar el catolicismo tradicional y conservador con ideas
provenientes del ideario politico del liberalismo, tales como el constitucionalismo, la
defensa de las libertades, la limitacion del poder y la distincion entre la Iglesia y el
Estado como instituciones independientes en su propia esfera. Acton —como dijo G.
Himmelfarb— “era demasiado liberal para los catélicos y demasiado catélico para los
liberales™. Su obra se encuentra en un delicado pero logrado equilibrio entre sus

convicciones catdlicas tradicionales y su pensamiento politico liberal.

En sus ideas politicas se conjugan la defensa de la tradicién patristica y medieval
cristiana con el clima intelectual de la Inglaterra victoriana y de la Europa
decimondnica. EI mismo Lord Acton afirmo que se consideraba “un sincero catélico y
un sincero liberal™ y explicé que la gente que estaba en desacuerdo con él era porque
consideraba que “el liberalismo no esta en lo correcto, o que el catolicismo no esté en
lo correcto, 0 bien que ambos no pueden estar en lo correcto simultaneamente™. De
hecho, muchas veces se sintio solitario en sus posiciones y se lamentaba de que no tenia
contemporaneos y de que sus amigos liberales no entendian su catolicismo, ni sus
amigos catélicos comprendian su liberalismo. En su concepcidn intentan conciliarse el
catolicismo y cierto tipo particular de liberalismo politico anglosajén, tanto en el plano

del analisis historico como en el de las ideas politicas.

Resulta dificil, con brevedad, indicar algunos aportes del pensamiento de Lord
Acton sin una exposicion de conjunto que haga plena justicia a su obra. A titulo
meramente ejemplificativo, y sin que los que se indican puedan considerarse
necesariamente como sus contribuciones mas trascendentes, podemos sefialar algunas

ideas que destacan en los escritos de nuestro pensador.

8 En su estudio Lord Acton: A Study in Conscience and Politics, Institute for Contemporary Studies, San
Francisco, 1993, p. 3.

% “Selections from the Acton Legacy”, Letter to Lady Blennerhaset, febrero 1879, en Selected Writings of
Lord Acton, editados por J. Rufus Fears, Vol. 3: Essays in Religion, Politics and Morality, Liberty Fund,
Indianapolis, 1988, p. 657.

10 «selections from the Acton Legacy”, Acton Papers, 6871, en Selected Writings of Lord Acton, editados
por J. Rufus Fears, Vol. 3: Essays in Religion, Politics and Morality, Liberty Fund, Indianapolis, 1988, p.
661.



Lord Acton anticipa, en el seno del catolicismo, ideas innovadoras que luego seran
recogidas por el Concilio Vaticano Il. En particular, ensefia el respeto a la libertad
religiosa'!, la defensa de la libertad de prensa y de pensamiento, de la libertad de
ensefianza y de cétedra, una valoracion positiva del constitucionalismo moderno y de la
participacion politica democratica, y la defensa de la distincion e independencia entre la

Iglesia y el Estado.

Sefiala que el catolicismo no debe oponerse a todo lo que pueda haber de cierto y de
positivo en la ciencia moderna y en el avance de la civilizacion, asi como también
reivindica la raiz auténticamente religiosa de todo genuino progreso, como lo ha puesto
de relieve la moderna historia de la ciencia'®. En todos sus escritos se destaca su
conviccion de que las verdades de la Revelacion divina, las verdades de la investigacion

cientifica y las verdades de la sana politica y la justicia se encuentran en armonia.

Acton preanuncia también el pedido de perddn de la Iglesia catolica por su conducta
en ciertas circunstancias historicas como la Inquisicion, las guerras de religion, los

cismas y el uso de la violencia o la persecucién con fines religiosos™.

Debe destacarse que Lord Acton reflexiona sobre la politica y la religién desde su
posicion como integrante de una “minoria” como era el catolicismo en un pais
anglicano, como ocurria en la Inglaterra victoriana de entonces. No lo hace, como
acaece con otros doctrinarios catdlicos del siglo XIX, desde la posicion triunfalista del
catolicismo como “mayoria” o como religion de un Estado “confesional”, lo que

imprime a su pensamiento una éptica muy especial y muy respetuosa de las libertades y

11 Al efecto, resulta interesante destacar que el jesuita John Courtney Murray, uno de los inspiradores de
la declaracion Dignitatis Humanae sobre la libertad religiosa del Concilio Vaticano 1, conocia y valoraba
la obra de Acton.

12 Cf. José Marfa Riaza Morales, La Iglesia en la historia de la ciencia, Biblioteca de Autores Cristianos,
1999.

3 A cuyo efecto pueden verse, por ejemplo, la Homilia de Juan Pablo 11 en la Jornada del Perdén del Afio
Santo del 2000, de fecha 12 de marzo del 2000 (www.multimedios.org/docs/d000775/) y el importante
documento de la Comisién Teoldgica Internacional bajo la direccion del Cardenal Ratzinger titulado
Memoria y Reconciliacién: La Iglesia y las culpas del pasado
(www.corazones.org/doc/memoria_reconciliacion.htm). Como ocurre con todos los adelantados a su
época, muchas de las posiciones adoptadas por Acton lo sumieron en el aislamiento y la incomprension
de sus contemporaneos.




derechos de las “minorias” en general, y de la libertad religiosa en particular®. Ademas,
las reflexiones de Acton, desde un catolicismo en “minoria”, pueden servir para orientar
el pensamiento catélico que —como en los inicios del Cristianismo— vuelve a ser

“minoritario” en muchas sociedades pluralistas modernas®®.

Acton denuncia en forma profética los riesgos y peligros del nacionalismo®®, del
socialismo, del racismo, del estatismo, de la burocracia e, incluso, de la opresion de las
minorias por las mayorias, lo que puede conducir a un totalitarismo de raiz

democratical’.

Es un ferviente defensor del constitucionalismo, del derecho natural, de la divisién

del poder®, de la libertad politica'®, de la propiedad privada y del federalismo, que

% Que lo hace inclinarse por el principio de la “Iglesia libre en el Estado libre” que proclamara el conde
de Montalembert en el Congreso de Malinas de agosto de 1863.

1> Como lo reconoci6, ya en 1968, el historiador catélico Henri-Irenée Marrou al afirmar: “... nos
encaminamos, en gran parte, a un cristianismo de minorias” (Teologia de la historia, Rialp, Madrid,
1978, p. 264).

16 Nuestro autor cuestiona, incluso, el nacionalismo “liberal” de Cavour o Mazzini en Italia. Se proclama
partidario del estado multinacional (como, por ejemplo, el Imperio Britanico, el Imperio Austro-Hungaro,
Suiza) ya que piensa que el estado de una sola nacion tiende a la barbarie nacionalista.

70 “tirania de la mayoria”, sobre la que advirtiera también su contemporéaneo Alexis de Tocqueville en
De la démocratie en Amerique.

'8 De alli que a Acton siempre se lo recuerde por su sentencia: “Power tends to corrupt and absolute
power corrupts absolutely” (“El poder tiende a corromper y el poder absoluto corrompe absolutamente™)
(“Acton-Creighton Correspondence”, en Selected Writings of Lord Acton, editados por J. Rufus Fears,
Vol. 2: Essays in the Study and Writing of History, Liberty Fund, Indianapolis, 1986, p. 383). Para Acton
no habia peor herejia que sostener que el poder santifica a quien lo ejerce.

9 En uno de los manuscritos que dejé, se encuentra este pensamiento: “Liberty is so holy a thing that God
was forced to permit evil, that it might exist” (“La libertad es una cosa tan santa que Dios se vid obligado
a permitir el mal para que pudiera existir”) (Acton Papers, Cambridge University Library, 5691, citado
por Gertrude Himmelfarb en Lord Acton: A Study in Conscience and Politics, Institute for Contemporary
Studies, San Francisco, 1993, p. 237). En este sentido, cabe aclarar que su concepto de libertad es el
siguiente: “By liberty 1 mean the assurance that every man shall be protected in doing what he believes
his duty, against the influence of authority and majorities, custom and opinion” (“Por libertad entiendo la
seguridad de que todo hombre sera protegido en el cumplimiento de su deber contra las influencias de la
autoridad, de las mayorias, de las costumbres y de la opinion™). Completando esa definicion, y sefialando
sus limites al Estado, dice a continuacion: “The state is competent to assign duties and draw the line
between good and evil only in its inmediate sphere. Beyond the limit of things necessary for its well-
being, it can only give indirect help to fight the battle of life, by promoting the influences which avail
against temptation —religion, education, and the distribution of wealth” (“El estado es competente para
asignar los deberes y trazar la linea entre el bien y el mal solo en su esfera propia. Mas alla de los
limites de las cosas necesarias para su bienestar, solo puede ofrecer una ayuda indirecta en la lucha de
la vida, fomentando las fuerzas que triunfan sobre la tentacion,[o sea] la religién,la educacion y la
distribucion de la riqueza™) (“The History of Freedom in Antiquity”, en Selected Writings of Lord Acton,
editados por J. Rufus Fears, Vol. 1: Essays in the History of Liberty, Liberty Fund, Indianapolis, 1985, p.
7). En otro lugar, Acton caracteriza a la libertad afirmando que “all liberty consists in radice in the
preservation of an inner sphere exempt from state power” (“toda libertad consiste en su raiz en la
proteccion de una esfera interna exenta del poder estatal™) (“Selections from the Acton Legacy”, Acton-
Simpson Correspondence, en Selected Writings of Lord Acton, editados por J. Rufus Fears, Vol. 3: Essays
in Religion, Politics and Morality, Liberty Fund, Indianapolis, 1988, p. 492).



resalta y valora positivamente los aportes de la Edad Media, de las Revoluciones
Puritana y Gloriosa en Inglaterra y de la Revolucién Norteamericana, criticando en

cambio —en la linea inaugurada por Burke— los excesos de la Revolucion Francesa.

Lord Acton defiende la interpretacion histdrica de que el Cristianismo introduce de
modo decisivo la concepcion de la conciencia como un santuario de la libertad de la
persona humana e inmune, en consecuencia, de toda interferencia politica. Frente al
Estado antiguo, en el que Iglesia y Estado a menudo se confundian, reclamandolo todo
de sus ciudadanos, el Cristianismo crea —segun nuestro autor— una barrera superior al
poder estatal. Para Acton no basta dividir el poder “desde dentro” (“from within”), sea
por sus funciones, a través de la técnica de la division de poderes, o territorialmente a
través del federalismo, sino que es necesario fijar un limite externo —“desde fuera”

(“from without”) — al poder estatal.

Segun Acton, cuando Cristo dice “Dad al César lo que es del César y a Dios lo que
es de Dios”, no solo introduce una fuerza religiosa externa al Estado y que lo limita,
sino que ademas origina una institucion concreta e historica que se erigiré en frontera al
poder estatal: la Iglesia. Asi, quizds sin buscarlo —ensefia nuestro autor— el
Cristianismo crea una poderosa fuerza extra-estatal y fomenta el desarrollo de la libertad

politica en sentido moderno.

Por eso, para Acton, la admiracion de los tradicionalistas o ultramontanos a las
monarquias paganas antiguas o a la hebrea del Antiguo Testamento, era —en alguna
medida— anti-cristiana, ya que el ideal de unién de Iglesia y estado era mas pagano que

cristiano.

Dice Acton en su magistral conferencia sobre la “La historia de la libertad en la
Antigliedad”, pronunciada en 1877: “Habian existido gobiernos populares y también
gobiernos federales y mixtos; pero no un gobierno limitado, ni un estado cuyo ambito
de autoridad hubiera sido definido por una fuerza exterior a él. Este es el problema que
la filosofia ha planteado y que ningun estadista ha sido capaz de resolver. Aquellos que
proclaman la intervencion de una autoridad mas alta habia, naturalmente, trazado una
barrera metafisica ante los gobiernos, pero no habian sabido como hacerla real. Todo

lo que Sdcrates pudo hacer como protesta en contra de la tirania de la democracia



reformada, fue morir por sus convicciones. Los estoicos aconsejaron al hombre sabio
gue se mantuviese apartado de la politica, guardando la ley no escrita en su corazon.
Pero cuando Cristo dijo: “Dad al César lo que es del César y a Dios lo que es de
Dios”, palabras dichas en su dltima visita al Templo, tres dias antes de su muerte,
dieron al poder civil, bajo la proteccion de la conciencia, una santidad como nunca
gozo, y unos limites jaméas conocidos y fueron la repudiacion del absolutismo, el
comienzo de la libertad. Pero Nuestro Sefior no sélo dict6 el precepto, sino que creé la
fuerza para su ejecucion. Mantened la necesaria inmunidad en una esfera suprema,
educir toda autoridad politica dentro de limites definidos, dejando de ser una
aspiracion de pacientes pensadores, y el cambio serd para siempre y surgiria la
institucion mas poderosa, asi como la asociacién mas extensa del mundo. La nueva ley,
el nuevo espiritu, la nueva autoridad, daba a la libertad un significado y valor que no
habia tenido en la filosofia 0 en la constitucion de Grecia y de Roma antes del

conocimiento de la verdad que nos hace libres”%.

Lord Acton explica como la querella de la investiduras y el conflicto medieval entre
el Papado y el Imperio condujeron, en Gltima instancia, al desarrollo de un legado
“liberal” (en el sentido politico) de la Edad Media que se plasma en la aparicion de
cuerpos representativos (comunas en Italia y Alemania, Estados Generales en Francia y
Parlamento en Inglaterra), en la consagracion del derecho a la insurrecciéon y de
resistencia a la opresién®, de la independencia eclesiastica, del principio de que no hay
impuesto legitimo sin la aprobacion de quienes lo pagan, del “hébeas corpus”, de la

defensa en juicio, de la propiedad privada y de la abolicion de la esclavitud.

Dice Acton en su conferencia sobre “La historia de la libertad en el Cristianismo”,
refiriéndose a este tema: “A este conflicto, que durd cuatrocientos afios, debemos el
resurgir de la libertad civil. Si la Iglesia no hubiera continuado sosteniendo los tronos
de los reyes que se la oponian, o si la lucha hubiese acabado rapidamente con una
victoria completa, toda Europa hubiera caido bajo un despotismo bizantino o

20 \/ersi6n segun la traduccion de la conferencia en Ensayos sobre la libertad y el poder, seleccién e
introduccion de G. Himmelfarb, traduccién de E. Tierno Galvan, Madrid, Instituto de Estudios Politicos,
1959, pags. 131-132.

2! Considera, por ejemplo, a santo Tomas de Aquino —te6logo por quien Acton siente gran veneracion—
como el autor de la primera exposicion de la teoria “whig” de la revolucion, por su defensa del derecho de
resistencia a la opresion (“The History of Freedom in Christianity”, en Selected Writings of Lord Acton,
editados por J. Rufus Fears, Vol. 1: Essays in the History of Liberty, Liberty Fund, Indianapolis, 1985, p.
34).



moscovita. Porque el anhelo de las partes que contendian era la autoridad absoluta.
Pero aunque la libertad no era el fin por el que luchaban, si era el medio por el cual el
poder temporal y espiritual llamaba a los pueblos en su ayuda. Las ciudad de Italia y
Alemania obtuvieron franquicias; Francia, los Estados Generales e Inglaterra, su
Parlamento, mas alla de los azares de la lucha. En tanto que esto duro, evitd que

creciese el derecho divino de los reyes”?.

Contrariamente a otros autores, Acton muestra como Lutero y la Reforma®, junto
con las guerras de religion y el maquiavelismo politico moderno, llevaron a un retroceso
en el proceso arriba descripto y al florecimiento, en los siglos XVI y XVII, de un
absolutismo monarquico que utilizé la religibn como excusa para el incremento del
poder politico, a expensas de la “sociedad civil”, en un matrimonio de conveniencia

entre el trono y el altar, de funestas consecuencias para la politica y la religion.

En el contexto de esta evolucidn, Acton reivindica las conquistas de la politica
medieval de gobierno “mixto” y limitado, federalismo, independencia entre Iglesia y
Estado y frenos de derecho natural a la autoridad politica, para entroncarlas con lo
mejor de la tradicién parlamentaria anglosajona y el aporte de la llamada Revolucion
Gloriosa Inglesa y de la Revolucion Norteamericana, y de lo que, de rescatable, puede
hallarse en la Revolucién Francesa’. Para Acton, la verdadera nocion de la
Constitucion inglesa y la verdadera nocion del estado cristiano, coinciden y se

complementan mutuamente.

Lord Acton, si bien academicamente un historiador, siempre sefialé la estrecha

relacion existente entre la historia y las ciencias politicas®. Asimismo, fue un acérrimo

22 \ersion segtn la traduccion de la conferencia en Ensayos sobre la libertad y el poder, seleccion e
introduccion de G. Himmelfarb, traduccién de E. Tierno Galvan, Madrid, Instituto de Estudios Politicos,
1959, pags. 143-144.

%% En este sentido, contrarfa la posicién de muchos historiadores al sostener que el protestantismo no fue
precisamente el padre del liberalismo politico y de la tolerancia religiosa.

* Este gran cuadro histérico que traza Acton puede verse en sus dos conferencias de 1877 sobre The
History of Freedom in Antiquity y The History of Freedom in Christianity (en Selected Writings of Lord
Acton, editados por J. Rufus Fears, Vol. 1: Essays in the History of Liberty, Liberty Fund, Indianapolis,
1985), que son como un adelanto de una obra que nunca lleg6 a escribir sobre la historia de la libertad y
que sirven de buena introduccion a lo esencial de su pensamiento.

2 “The science of politics is the one science that is deposited by the stream of history, like grains of gold
in the sand of the river; and knowledge of the past, the record of truths revealed by experience, is
eminently practical, as an instrument of action and a power that goes to the making of the future” ( “The



critico del divorcio entre la moral y la politica. Para Acton, “la ley moral esta escrita en
las tablas de la eternidad”. Extendié a sus estudios historicos un fuerte sentido de
critica moral que lo llevd, incluso, a distanciarse de su maestro Déllinger a quien llegé a

considerar “laxo” en sus juicios morales sobre ciertos acontecimientos histéricos.

En particular, censur6 muchos episodios de la historia de la Iglesia y de las
monarquias catdlicas de Europa (como, por ejemplo, la matanza de San Bartolomé o la
Inquisicidén). Para Lord Acton, un crimen no era nunca una buena accién, aun cuando se
hubiera cometido en bien del Estado o de la Iglesia. Sostenia, asimismo, que el
historiador y el te6logo que aprueban actos criminales no so6lo no son mejores que
aquéllos que los han cometido, sino que demuestran una conciencia incluso mas
perversa, ya que lo hacen de modo tedrico, fuera del rapto del momento y de las

circunstancias que pueden haber motivado o condicionado a los actores histéricos.

Se opuso de modo ferviente al relativismo e historicismo extremos, muy en boga en
el siglo en el que le tocé vivir, defendiendo la existencia de valores morales universales
y objetivos que permiten juzgar los hechos histéricos y los acontecimientos politicos.
No obstante, como buen historiador, no cayd en el idealismo aleméan de su época,
siempre estuvo atento al dato histérico concreto y defendié la total seriedad en la
investigacion histdrica con un método critico fundado en el estudio de los documentos.
Defendid la idea de continuidad en la historia, tomada de Leibniz, y siempre muestra
cémo las instituciones evolucionaron de forma gradual y paulatina, especialmente en la
experiencia constitucional inglesa. Este interés por la evolucion de las instituciones se
ve, en la época, en ramas tan disimiles como el historicismo juridico aleman de Savigny

y la “evolucion de la doctrina cristiana” del Cardenal Newman.

En un siglo en que la historia y la filosofia de la historia cobran una relevancia hasta
entonces inaudita en el panorama intelectual, a través del historicismo y la filosofia de

Hegel, Acton reivindica una interpretacion histérica en armonia con la cosmovision

Study of History”, en Selected Writings of Lord Acton, editados por J. Rufus Fears, Vol. 2: Essays in the
Study and Writing of History, Liberty Fund, Indianapolis, 1985, pp. 504-505)

26 Acton Papers, 4939 y 5631 (“Selections from the Acton Legacy”, en Selected Writings of Lord Acton,
editados por J. Rufus Fears, Vol. 3: Essays in Religion, Politics and Morality, Liberty Fund, Indianapolis,
1988, p. 630 y p. 661). En sus “Lecciones sobre la Revolucion Francesa” afirmo: “El hombre fuerte con
la daga es seguido por el hombre débil con la esponja. Primero, el criminal que mata; luego, el sofista
que defiende al asesino”.



cristiana y, al mismo tiempo, con lo que él considera el camino de la progresiva
conquista de la libertad a lo largo del tiempo. Nuestro autor intenta, en suma, una
lectura desde el catolicismo, en clave politica liberal, de la historia politica occidental,
con una positiva valoracion —en este esquema— de la experiencia politica e

institucional concreta de Gran Bretafia y los Estados Unidos.

Estos aportes, sumados al hecho de tratarse de un pensador catdlico proveniente de
una época de esplendor del Imperio Britanico, como la victoriana, hacen que resulte
interesante y original el aporte de nuestro autor. Acton se encuentra en la encrucijada
del siglo XIX, verdadero laboratorio de ideas politicas que nacen, se expanden o se
entrecruzan, donde —junto a contemporaneos como Tocqueville, Lacordaire o
Montalembert— encarna a un liberalismo politico que ve en la religion catolica a su
aliada y no a su enemiga en la lucha por la libertad”’. Es mas, que ve —como
Tocqueville—a la religién como el freno necesario para que la democracia no se icnline

hacia un blando despotismo®.

Su perspectiva de autor britanico, que sigue de cerca los desarrollos en su nacion y
en los Estados Unidos, paises ambos que escaparon a las corrientes absolutistas,
primero, y revolucionarias, después, de buena parte de la historia moderna, le da una
ventajosa perspectiva critica —aunque constructiva— sobre los desarrollos politicos en

Europa continental.

La obra de Acton, a nuestro entender, puede en suma permitir una mejor
comprension de la articulacion del legado medieval con los aportes en materia politica

de una sana “modernidad no iluminista” (si es posible tal cosa) a través de los

%" Es sabido que Friedrich Hayek propuso inicialmente denominar la que posteriormente seria la Mont
Pelerin Society como “The Acton-Tocqueville Society” en homenaje a estos dos pensadores liberales y
catdlicos del siglo XIX.

%8 Serrano Redonnet, Diego, “Politica, democracia y religién en Tocqueville”, en Libertas, Buenos Aires,
N° 44 (mayo 2006).



desarrollos institucionales de la historia politica inglesa y norteamericana® que inspiran

el texto de la Constitucion Nacional®.

En este sentido, el estudio de nuestro autor puede iluminar la encrucijada entre el
catolicismo y la modernidad™, asi como, en particular, sus conexiones con el avance de
la democracia liberal que se ha impuesto en la practica politica de Occidente. En
especial, aunque no podemos pedirle soluciones completas para nuestra era ni para
nuestro pais, las ideas de Acton pueden servir para esclarecer y superar las dificultades
que la defensa de las libertades publicas y de la democracia constitucional ha
encontrado, en Espafia y América Latina, para conciliarse con la idiosincracia y fe

cat6lica de nuestros pueblos®.

2 E| P. Leocata resalta la importancia de “discernir entre las reales conquistas conducentes a un mayor
respeto de los derechos del hombre y a una mejor lograda convivencia social en un mundo que presenta
nuevos desafios, pero que también tiene mayores recursos cientificos y técnicos, y, por otra parte, la
voluntad de construccion de una cultura totalmente negada a la trascendencia y al reconocimiento de los
valores espirituales” (El problema moral en el siglo de las luces. El itinerario filosofico de G. S. Gerdil,
EDUCA, Buenos Aires, 1995, p. 60).

%0 Cf. Manuel J. Garcia-Mansilla y Ricardo Ramirez Calvo, Las fuentes de la Constitucién Nacional. Los
principios fundamentales del derecho publico argentino, LexisNexis, Buenos Aires, 2006, cap. 1.

3! Que no debe confundirse necesariamente con el “iluminismo”, como lo han sefialado en nuestro medio
los profesores Komar y Leocata, siguiendo la linea iniciada por Sciacca. Vease también Gabriel Zanotti,
“Modernidad e Iluminismo”, Estudios Publicos, 35 (1989), pp. 233-254.

¥ Como ha sefialado con acierto el P. Francisco Leocata, muchas veces ciertos sectores del catolicismo
argentino, nostélgicos del orden medieval, se han opuesto de modo global e incondicionado a ciertos
desarrollos institucionales de la cultura politica moderna, llevando al pensamiento catdlico al aislamiento
y a ciertas polémicas no muy fructiferas con otros modos de pensar. Véase, de este autor, Los caminos de
la filosofia en la Argentina, Centro de Estudios Salesianos de Buenos Aires, Buenos Aires, 2004, pp. 376-
380.






